Uber Einsamkeit und Begehren:
Die Figur Anna Silver

Eine Kontextualisierung von Chantal Akermans Spielfilm Annas Begegnungen (1978)
mit Winnicott, Schopenhauer, McDougall, Klein und Freud

von Gilbert Beronneau

,und wenn wir wieder von der Einsamkeit reden, so wird immer klarer, da8 das im Grunde
nichts ist was man wéhlen oder lassen kann. Wir sind einsam® (Rilke 2018 [1929]: 43).

Die folgenden Uberlegungen zum Thema Einsamkeit gehen auf die Vorfilhrung des
Films ,Cléo — Mittwoch zwischen 5 und 7“ (1962) von Agnes Varda und einer
anschlieBenden Diskussion Uber Einsamkeit im Wintersemester 2023/24 am Berliner
Psychoanalytischen Institut zuriick. Dort wurde angemerkt, dass ein verstarktes
Bewusstsein flr die eigene innere Welt laut Klein das Gefihl von Einsamkeit
intensivieren wirde. Diese Bemerkung bildete den Ausgangspunkt fir die Idee, das
Thema Einsamkeit anhand eines weiteren Films erneut aufzugreifen.

Im Folgenden soll jener Bemerkung im Sinne einer Hypothese anhand der Filmfigur
Anna Silver (28) — gespielt von Aurore Clément — aus Chantal Akermans Spielfilm
~Annas Begegnungen” (1978) nachgegangen werden. Anna ist eine belgische
Filmemacherin. Der Film begleitet sie wahrend einer dreitdgigen Vortragsreise von
Essen Uber Koéln und Brissel nach Paris. Die N&chte verbringt sie jeweils mit
unterschiedlichen Menschen: Zunachst mit einem Verehrer in Essen, dann mit ihrer
Mutter in Brissel und schlieBlich, zurlick in Paris, mit ihrem Partner Daniel. Parallel zu
diesen Begegnungen versucht Anna immer wieder, eine namenlose Frau in Italien
telefonisch zu erreichen. Wie bereits in ,,Jeanne Dielman” (1975) zeigt Akerman die
Destabilisierung einer im Kern vereinsamten Existenz, die durch das Einbrechen von
Begehren ausgeldst wird (vgl. Novakovic, zit. n. Akerman, 2025: 92).

Anna erscheint als sensible und zugleich selbstbewusste junge Frau, die ihren
Gesprachspartnern aufmerksam zuhért. Sie gibt wenig und doch zugleich sehr viel
von sich preis — nicht nur in Worten, sondern auch durch ihre kdrperliche Préasenz. Sie
eignet sich die Rdume, in denen sie sich bewegt, an; sie werden zu ihrem Terrain. Und
dennoch wirkt sie inmitten all dieser Begegnungen einsam. Auch in den drei Nachten
mit den drei verschiedenen Menschen in jeweils anderen Hotelbetten wirkt sie
gleichermaBen verbunden und einsam.

Anna ist Kinstlerin und fihrt einen von Mobilitdt, Heimatlosigkeit und innerer
Konzentration gepragten, oft einsamen Lebenswandel. Ihre Arbeiten werden
permanent an verschiedenen Orten gezeigt und diskutiert. Aufféllig an ihrem Wesen



ist ein spurbares Begehren, das in expliziter Bezugnahme auf ihre Mutter und in
impliziter Bezugnahme auf ihren Vater steht und das Geflige ihrer Begegnungen
durchdringt — subtil, nicht eindeutig gerichtet und doch prasent.

Die Bezugnahme auf das Eingangszitat aus Rilkes ,Briefe an einen jungen Dichter*
(1926) sowie auf die Figur der Anna Silver verweist auch auf eine Sorge. Wie lasst sich
unter den Bedingungen von Einsamkeit, Begehren, inneren Kampfen und
Abhéngigkeit vom Anderen ein gelingendes Leben fihren? Als Antwort auf die
Ausgangsfrage lasst sich vermuten: Formen der Reflexion, die zu einer
Bewusstwerdung auch widersprlchlicher innerer Strebungen fiihren, k&nnen
Einsamkeit erhellen, sie spurbar machen und sie somit ertraglicher gestalten. Eine
solche Reflexion ware zugleich eine Bewegung hin zu einem weniger strafenden und
zugleich produktiveren Verhaltnis zum eigenen Uber-Ich.

Das filmische Werk der belgischen Regisseurin Chantal Akerman (1950-2015) lasst
sich als Uber vier Jahrzehnte reichende Auseinandersetzung mit Einsamkeit lesen.
Gerade in ihren fiktionalen Filmen flhrt sie stets auch eine Ebene des Begehrens mit.
Beim Betrachten ihrer Arbeiten entsteht ein eindringliches Geflhl der Vereinsamung,
das durch lange statische Einstellungen, ausgedehnte Kamerafahrten, wenige
Nahaufnahmen, den Verzicht auf Musik, den oft tbersteuerten Ton sowie Figuren, die
in einer eigentimlichen Starre ihres Wollens verharren, erzeugt wird.

Gleichzeitig verweisen die Filme auf die Folgen schwerer Traumatisierungen in der
nachsten Generation, wodurch die dargestellte Einsamkeit noch verstarkt wird.
Akerman selbst bezeichnete ihre Mutter, Natalia ,Nelly“ Akerman, die Auschwitz
Uberlebt hatte, wahrend ihre Eltern dort ermordet wurden, als den Kern ihres
kinstlerischen Schaffens. Chantal Akermans eigene Einsamkeit und Heimatlosigkeit
waren eng mit dem Schweigen der Mutter Uber deren Erfahrungen im Holocaust
verbunden. In diesem Zusammenhang ist auch ihr Suizid im Jahr 2015, kurz nach dem
Tod der Mutter im Jahr 2014, zu sehen (vgl. Chantal Akerman Foundation, 2025;
Vélcker, 2020: 71-72)".

Der Film ,Annas Begegnungen“ (1978) steht in engem Bezug zu Akermans
filmgeschichtlich bedeutendem Vorgangerwerk ,Jeanne Dielman“ (1975).
Metaphorisch erscheint Anna wie die jlngere, zartere Schwester Jeannes und
zugleich wie ein noch stérkeres Alter Ego der Regisseurin. Wie bei Jeanne begleiten
wir Anna Uber drei Tage hinweg.

'Neben ihrem filmischen Werk und zahlreichen Interviews seien weiterfihrend bzw. vertiefend auf die
autobiografischen Blicher ,Meine Mutter lacht“ (2022 [2013]) und ,,Eine Familie in Briissel” (2025) von
Chantal Akerman sowie u. a. auf den Dokumentarfilm ,,Chantal Akerman — From Here* (2010) und das
Buch ,Chantal Akermans Verschwinden — Les Rendez-Vous de Tarndw*“ von Rahel Tine Volcker
verwiesen.



Anna wirkt einsam, doch ihre Einsamkeit ist, anders als bei der deutlich &lteren
Jeanne, von einem neugierigen, suchenden Begehren durchzogen, das auf
Veranderung und Entwicklung dréngt. Im Gegensatz zu Jeanne beherbergt sie
deutlich weniger destruktive und keine mérderischen Impulse in sich. Stattdessen
begegnet sie ihren Mitmenschen offen, hért zu und Iasst sich auf Begegnungen
emotional ein.

Ein kurzer Blick in die Exposition des Films verdeutlicht die Grundstimmung und zeigt
den Beginn von Annas &uBerer wie innerer Reise. Auf der letzten Station ihrer
stournee“ durch Westdeutschland in den spaten 1970er Jahren kommt Anna
zunachst am Essener Hauptbahnhof an. In einer Telefonzelle versucht sie, jemanden
zu erreichen. Im Hotel Handelshof erfahrt sie, dass ihre Mutter nach ihr gefragt hat —
eine Uberraschung, da die Mutter sie offenbar ,,gefunden* hat.

Anna erkundet das Hotelzimmer, 6ffnet die Gardinen und blickt auf die Gleisanlagen.
Eine im Schrank hangende Krawatte irritiert sie wie ein Fremdkorper. SchlieBlich legt
sie sich aufs Bett, hort klassische Musik und versucht, eine Telefonverbindung nach
ltalien herzustellen. Zu einem Telefonat kommt es jedoch nicht. Erst spater wird
deutlich, dass sie versucht hat, eine namenlose, schwer fassbare Frau zu erreichen.
Anna bleibt allein, und doch kreisen ihre Bewegungen und Blicke um die Abwesenheit
eines anderen Menschen (Akerman 1978: 00:01:18-00:13:30; Novakovi¢ 2025: 172).

Winnicott beschreibt in ,,Die Fdhigkeit zum Alleinsein“ (1958) die paradoxe Grundlage
dieser Fahigkeit: Der Mensch lernt das Alleinsein nur durch die Erfahrung, als Kind
sallein zu sein, wahrend jemand anderes anwesend ist“ (Winnicott 2023a [1958]: 38).
Entscheidend ist die verinnerlichte Prasenz des Anderen — das Geflihl, zugleich
gehalten und unabhangig zu sein. In diesem Rahmen unterscheidet Winnicott
zwischen Ich-Bezogenheit, einer Beziehung, in der die Prdsenz des Gegenlbers
bedeutsam bleibt, und Es-Beziehungen, die er als Stérungen des Ich-Lebens versteht:
Impulse entladen sich, ohne im Selbst verankert zu sein. Fehlt diese innere
Verfligbarkeit des Anderen, entsteht Es-Spannung, eine Angst, die erst gemildert
werden muss, bevor ein Genuss von Einsamkeit mdglich wird (ebd.: 39).

Vor diesem Hintergrund wirkt Annas Verhalten in der Eingangsszene wie ein
Schweben zwischen Ich- und Es-Erleben. Sie ist zugleich gegenwartig und entriickt.
Der Andere — Portier, Mutter, Krawattenbesitzer, namenlose Frau - bleibt nah, aber
unerreichbar. Jede Begegnung gleicht einem tastenden Versuch, der sich im Moment
des Kontakts wieder auflst.

Auch ihr Begehren erscheint wellenartig, doch ohne festen Anker. Selbst einfache
Handlungen — das verspatete Frihstick im Bett, aus dem sie in den Schlaf kippt; das
Essen der grinen Bohnen vom Tablett im Hotelflur; die ritualisierte Bettszene mit
Heinrich — wirken, als fdnden sie auBerhalb ihres eigentlichen Selbst statt. Eine
Spannung bleibt splrbar, doch sie fiihrt nie zu jenem ,Klimax der Ich-Bezogenheit*

3



(ebd.: 43-44), den eine gelingende Begegnung oder ein befriedigender Akt
hervorbringen kdnnte.

Zwar scheint ,,der Schauplatz fir ein Es-Erlebnis vorbereitet (ebd.: 43), doch der
Impuls gewinnt fir Anna keine innere Realitdt. Das Bihnenbild steht, aber die
Darstellerin fehlt. Diese Leerstelle — die Abwesenheit des Anderen ebenso wie die ihrer
eigenen inneren Prdsenz — verweist auf jene frihe Konstellation, in der Alleinsein
Uberhaupt erst erlernt wird: in der still verlasslichen Gegenwart einer Mutter, die da
ist, ohne einzugreifen.

Im Licht von Schopenhauers ,,Die Welt als Wille und Vorstellung“ (1819) erscheint
Annas Zustand als ein Zwischenraum zwischen Wahrnehmen, Leiden und Verneinung
des Willens. Da fir Schopenhauer das Leben vom blinden Drangen des Willens
getragen und damit notwendig leidvoll ist, gewinnt die bewusste Distanzierung von
diesem Wollen eine zentrale Bedeutung. In diesem Sinn wirkt Anna wie eine Figur, die
ihr Begehren zuricknimmt und ihren Kérper wie ihr Dasein auf das Notwendige
reduziert: Sie hort zu, spricht wenig, bewegt sich nackt ohne Scham, isst und raucht
kaum, tragt kaum Gepack. |hre Handlungen erscheinen als Schritte einer stillen
inneren Reise, die auf einer tiefen Einsicht in das Leiden griindet — und darauf, dass
alle Liebe letztlich Mitleid ist (Schopenhauer 2022a [1819]: 510).

Annas Begegnungen zeigen sie als Zuhérende und Haltende, deren Zuwendung stets
auch Distanz bleibt. Sie erscheint wie jemand, der begehrt, jedoch im unbewussten
Wissen darum, dass im ,An-sich“ aller Erscheinungen nur ,jener Wille zum Leben“
wirkt — und dass mit wachsender Bewusstseinsklarheit auch das Leiden steigt (ebd.:
507). So riickt sie in jene Haltung, die entsteht, wenn man im Anderen dasselbe Wesen
erkennt wie im eigenen (ebd.: 501). Diese Sichtweise steht im Einklang mit Chantal
Akermans filmischem Ethos, das sich an Emmanuel Levinas orientiert, den Anderen
in seiner Unverfligbarkeit respektiert und die Spuren des Holocaust als Grundton
mitflhrt.

Fir Schopenhauer hebt die Kunst das Leid der Welt auf eine hdhere Ebene und
entschadigt die Kinstlerin fir ihre gesteigerte Sensibilitat (ebd.: 372). Auch Anna
verweilt beim Schmerz der Welt, indem sie ihn betrachtet: Sie ist zugleich Subjekt und
Ausdruck jenes sich objektivierenden Willens. lhre Wahrnehmung wirkt wie der
Versuch, das ,Schauspiel der Objektivation” festzuhalten und dabei die ,,Kosten der
Auffihrung® selbst zu tragen (ebd.: 372). Doch bleibt ihr — wie allen Nicht-Heiligen —
eine endgultige Erldsung vom Willen verwehrt. Schopenhauer nennt die seltenen
Momente der Willensverneinung ,,Gnadenwirkung®: Sie sei nicht erzwingbar, sondern
komme ,,pl6étzlich und von auBen angeflogen® (ebd.: 549), und sie sei nicht durch
Selbstmord erreichbar, da die transzendentale Verneinung des Willens nicht mit der
Aufhebung seiner Erscheinung verwechselt werden dirfe (ebd.: 541).



In der emotionalen Schllisselszene einer Taxifahrt durch Paris weint Anna mehrere
Minuten lang fast unmerklich (Akerman 1978: 01:53:13-01:56:30). Zum ersten Mal im
Film richtet sich ihr Mitgeflihl nach innen - jenes Mitleid, das Schopenhauer als
»~Wiederholung des Schmerzes in der Reflexion“ versteht (ebd.: 512). Hier wird
sichtbar, dass Anna nach ihren Begegnungen zu einer eigenen, unerflillten Sehnsucht
zurlickkehrt und im stillen Verzicht eine Form der Gelassenheit findet. Denn ,ganz er
selbst sein darf jeder nur, solange er allein ist” (Schopenhauer 2022b [1851]: 138).

Schopenhauers Uberlegungen zur Einsamkeit — Zeichen hoher Sensibilitdt und
Voraussetzung geistiger Klarheit — vertiefen dieses Bild. Einsamkeit sei das ,Los aller
hervorragenden Geister” (ebd.: 146) und musse in die Gesellschaft ,hinibergerettet”
werden (ebd.: 152). Diese Form der Einsamkeit steht im Spannungsverhéltnis zu
Winnicotts Verstédndnis des Alleinseins, das stets eine verinnerlichte Beziehung zum
Anderen voraussetzt. Anna scheint sich zwischen diesen Polen zu bewegen: Sie gibt
sich in ihren Begegnungen frei und verletzlich, hélt deren Spannung aus und sucht
gleichzeitig die Einsamkeit, aus der heraus sie begehrt — oder sich vor dem Begehren
schitzt.

Winnicotts Gedanke eines innersten Kerns, der nicht kommuniziert und doch die
Grundlage psychischer Gesundheit bildet, erdffnet hier eine weitere Perspektive.
Jeder Mensch ist ,,ein Isolierter, in stdndiger Nicht-Kommunikation, stdndig unerkannt,
tatséchlich ungefunden“ [kursiv im Original] (Winnicott 2023b [1963]: 245). Dieser Kern
musse unberUhrt bleiben, sei aber von einer persdnlichen, ,sphérenhaften®
Kommunikationsform durchzogen, aus der echte Beziehungen erst entstehen (ebd.:
253).

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage nach Annas innerstem Kern. |hre
Kommunikation wirkt oft briichig, ihre Resonanz asymmetrisch, ihre Begegnungen
zart und zugleich von Uberforderung durchzogen. Das fast unmerkliche Weinen im
Taxi deutet darauf hin, dass sie an einen Punkt gelangt, an dem ein schutzbedlirftiges,
kaum kommunikationsfahiges Selbst spirbar wird. In ihr verschrédnken sich
Einsamkeit und Begehren, Wille und Verzicht — ein Zustand, der sie zugleich verletzlich
und durchsichtig macht.

Zwischen Annas Einsamkeit und ihrem Begehren bleibt stets eine Spannung spurbar.
Dies zeigt sich besonders in drei unterschiedlich verlaufenden Bettszenen: mit
Heinrich in Essen, mit Daniel in Paris und —am intensivsten — in jener Nacht in Brissel,
die Anna mit ihrer Mutter verbringt.

Die rund finfzehnminttige Mutter-Tochter-Sequenz — vom Wiedersehen am Bahnhof
Uber das Gesprach im Bahnhofsrestaurant bis zum gemeinsamen Schlafen im
Hotelbett und der Verabschiedung — entfaltet sich fast wie eine Liebesgeschichte. Sie
kulminiert im von der Mutter eingeforderten Bekenntnis: ,Ich liebe dich“ (Akerman
1978: 01:14:00-01:30:45). Schon ihre elegante Erscheinung am Bahnhof markiert die
Mutter als idealisierte, zutiefst begehrte Figur.



Joyce McDougalls Aufsatz ,,Uber die weibliche Homosexualitét“ (1964) bietet einen
pragnanten theoretischen Zugang zu Annas Bindung an die Mutter und zu ihrer
sehnslchtig erwarteten Kontaktaufnahme mit einer namenlosen Frau in Italien. In
beiden Féllen richtet sich Annas Einsamkeit auf die Andere, nie auf sie selbst — ganz
im Sinne von McDougalls Formulierung: ,,Alles, was unternommen wird, muss einem
anderen gelten, niemals sich selbst“ (McDougall 1974 [1964]: 281).

Anna sieht in ihrer Mutter nicht nur die schéne, begabte, verflihrerische Frau, sondern
auch eine innerlich immer prasente Gestalt. Auf den Hinweis der Mutter, man habe
sich lange nicht gesehen, antwortet sie: ,,Du warst immer da“ (Akerman 1978:
01:22:30). Die Angst, der Mutter kdnne etwas zugestoBen sein, spiegelt sich in Annas
Versuchen, die Italienerin zu erreichen; in beiden Beziehungen tritt die Sorge um die
Andere hervor.

In der BrUsseler Hotelszene betrachtet die Mutter zundchst Annas Kérper, wahrend
diese sich auszieht; danach legt sich Anna nackt an die Mutter im Nachthemd. Hier
verdichtet sich McDougalls Frage nach dem ,koérperlichen Ich“ (McDougall 1974
[1964]: 270): Wie weit bleibt das kérperliche Ich — sichtbar im Begehren — abhangig
von der Mutter? Und verweist dieses Begehren auf einen unbewussten Wunsch nach
Ruckkehr in den mutterlichen Kérper, auf eine Verschmelzungsfantasie, die Nahe wie
Ablésung zugleich erschwert?

Aufschlussreich ist McDougalls Verbindung von Diebstahl und weiblicher
Homosexualitdt (ebd.: 275-277). Sie beschreibt Diebstahl als Handlung, die sich
haufig ,im Zusammenhang mit dem Geflhl, aller phallischen und analen Schatze
beraubt zu sein“ vollzieht. Vor diesem Hintergrund gewinnen Annas zdgerliche
Aneignhungsgesten — das Essen Ubriggelassener Erbsen von einem im Hotelflur
abgestellten Tablett, der prifende Blick auf die Krawatte, das Mustern der
Herrenschuhe — an interpretatorischer Scharfe: Sie bleiben zwar uneindeutig, tragen
aber den Schatten eines verschobenen, maskierten Begehrens in sich.

Annas 6dipaler Konflikt tritt besonders im Umgang mit Heinrich und Daniel hervor:
Beide reden viel, offenbaren wenig und wollen mit ihr schlafen, was beiden nicht
gelingt. Anna bewegt sich zwischen zwei Polen — einer narzisstisch-begehrlichen
Mutter und einem naiv-begehrenden Vater. Mit McDougall lieBe sich sagen, dass sie
diesen Konflikt teilweise umgeht, indem sie ihr Begehren auf die Italienerin richtet: als
Versuch, mit misslungenen oder unvollstdndigen Identifizierungen produktiv
umzugehen.

Die Entwicklung einer filmischen Figur weg vom heterosexuellen Normativ — bereits in
Akermans erstem Spielfilm ,,Je, Tu, ll, Elle” (1974) sichtbar — verweist, ebenso wie die
Entwicklungen von Anna, Jeanne und letztlich Akerman selbst, auf die Fragilitat jeder
Subjektwerdung. In Momenten existenzieller Vereinsamung zeigt sich die prekare
Balance zwischen Einsamkeit, Begehren und dem Anderen, eine Balance, die

6



Akermans Werk — auch vor dem Hintergrund des Holocaust und der Erfahrung
radikaler Verlassenheit — in besonderer Tiefe durchdringt.

Um McDougalls frihen Text in der Auseinandersetzung mit Akermans Film noch
einmal fruchtbar zu machen, lohnt es sich, die produktive Leistung des Ichs
hervorzuheben. Anna verweist — gerade im zeitgeschichtlichen Rahmen der 1970er
Jahre — auf ein Symptom weiblicher Sprachlosigkeit, das sich aus Einsamkeit und
Begehren speist. Akermans Film antwortet darauf, indem er Annas intellektuelle
Haltung und ihre Gesprachsbereitschaft ins Zentrum riickt. Wahrend McDougall — im
Anschluss an Klein — von einer Spaltung ausgeht, in der ,das begehrte, gute,
idealisierte Objekt auf die Frau projiziert [wird], das gefirchtete, bdse, verfolgende
Objekt auf den Mann®“ (McDougall 1974 [1964]: 289), gestaltet Akerman diese
Fragmentierung als &sthetischen Modus. Sie macht die existentielle Einsamkeit
sichtbar, in der ein Subjekt tastend und suchend bleibt, noch ungeformt und zugleich
im Entstehen begriffen. In diesem Zwischenraum wird Anna — Akerman zitierend — zur
»Heldin der Zukunft“ (Novakovi¢ 2025: 174).

Wéhrend McDougall von unzuverldssigen oder unvollstdndigen Identifikationen
ausgeht, entwirft Akerman eine produktive Unbestimmtheit: ein Subjekt, das gerade
durch seine Nicht-Festlegung in Beziehung bleibt — auch dort, wo diese Bezogenheit
schmerzhaft wird. In Annas wiederholtem Versuch, die italienische Freundin zu
erreichen, ebenso wie in ihrem Gestandnis homosexuellen Begehrens gegeniber der
Mutter, lasst sich eine symbolische Wiederaneignung des Begehrens erkennen.
Anna erzahlt offen und detailreich von der ersten Nacht mit einer Frau — jener, die sie
zu erreichen versucht — bis hin zum sexuellen Akt und der Offenbarung, dass sie dabei
~eigenartigerweise an sie [die Mutter) gedacht habe“ (Akerman 1978: 01:24:45-
01:26:55).

Gegen Ende ihrer Zwanziger wird Anna damit zur Symbolfigur einer Subjektwerdung
- einer Transformation, die nicht nur die existentielle Dimension von Willen, Trieb und
Begehren berlhrt, sondern auch eine frihe Form weiblicher Autonomie markiert.
Zugleich bleibt Annas Welt, wie zu Beginn dieser Abhandlung erwéhnt, ,in weiten
Teilen um die Abwesenheit einer Person herum organisiert“ (Novakovi¢ 2025: 171).

Annas Begegnungen lassen dabei ein tastendes Selbst erkennen, das seine eigenen
Bedurfnisse noch kaum kennt. Ihre Fahigkeit zum Alleinsein bleibt briichig; sie driftet
von Kontakt zu Kontakt, als lausche sie erst an den Randern dessen, was ihr inneres
Leben sein kénnte. Doch was kdénnen Menschen in ihren Zwanzigern Uber ihre
Einsamkeit wissen — und, mehr noch, was davon wirklich flihlen?

Erfahrungen aus der Hochschullehre zeigen ein dhnliches Muster: In diesem Alter ist
das Selbst oft erst im Entwurf erkennbar. Friihere Pragungen und Verletzungen wirken
nach, ohne bewusst zu sein, und so bleibt auch das Wissen Uber die eigene



Einsamkeit fragmentarisch — ein Geflihl, das gespirt, aber kaum in seiner Tiefe
verstanden wird.

Melanie Klein beschreibt diese Dynamik in ihrem spaten Text ,Zum Gefihl der
Einsamkeit” (1963): ,lm Unterschied zu einer Haltung, in der die Einsamkeit tatséchlich
erlebt wird und als Stimulus fir Objektbeziehungen dient, wird die haufig als
Abwehrmethode eingesetzte Verleugnung der Einsamkeit gute Objektbeziehungen
vermutlich beeintrachtigen.” Viele Menschen in ihren Zwanzigern bewegen sich
zwischen diesen beiden Polen: einer produktiven Einsamkeit und einer, die aus Angst
vor Uberforderung abgewehrt wird. Sie betont zudem: ,Zwischen inneren und
auBeren Faktoren besteht im psychischen Erleben eine sténdige Interaktion [...]"
(Klein 2000 [1963]: 491).

Diese Dialektik entscheidet, ob Beziehung mdglich wird oder blockiert bleibt —
abhédngig von der bereits ausgebildeten inneren Objektwelt, mit der ein Mensch in
Begegnungen eintritt. Eltern pragen dabei, wie bei Anna, weit mehr als Erwartungen
oder Unterstlitzung: Sie formen das innere Beziehungsvokabular, das Selbstgefiihl
und die Fahigkeit, N&he zu suchen oder zu meiden. Externe Anforderungen - Erfolg,
Partnerschaft, ,Vorankommen® — verbinden sich mit diesen inneren Stimmen und
kénnen Einsamkeit verstarken, ja sogar hervorbringen.

In diesem Zusammenhang spielt fiir Klein auch die Strenge des Uber-Ichs eine Rolle:
Einsamkeit wachst dort, wo es ,,destruktive Triebstrebungen niemals verzeihen kann®
(ebd.: 492). So wird verstandlich, warum Anna der Mutter von der Italienerin berichtet,
warum sie den Méanner-Monologen zuhért, selbst monologisiert oder sich verfolgt
fihlt: Ein strafendes Uber-lch verlangt Gesténdnis, Absolution und die
Wiederherstellung einer inneren Ordnung.

Zugleich wird Anna gesucht, agiert selbstbewusst und begegnet existenziellen Fragen
der Manner — vor allem ihres Freundes Daniel — mit Verstandnis und Offenheit, ohne
zu bewerten, und geht dann stets ihre eigenen Wege. Klein liefert hierzu einen
aufschlussreichen Hinweis: ,Der Drang zur Unabhangigkeit [...] kann defensiv benutzt
werden, um die Einsamkeit zu Uberwinden“ (ebd.: 490). Unabhangigkeit mindert
Verletzlichkeit und reduziert das Bedurfnis nach tGbermaBiger Nahe — ein Gedanke,
der sich Gberraschend mit Schopenhauer bertihrt.

Klein versteht auBerdem die Idealisierung von Zukunft und Menschen — im Film
sichtbar in Annas Stationen — als normale Suche nach idealisierten Objekten. Auch
Anerkennung und Erfolg, etwa die Vorstellung eines eigenen Films, kénnen ,als
Abwehr der Einsamkeit dienen® und gehen auf das Bedurfnis zurtick, ,Anerkennung
und Bewunderung der Mutter zu finden“ (ebd.: 490-491). Gleichwohl bleibt
Einsamkeit flr Klein unaufhebbar; sowohl der Drang zur Integration als auch der
Schmerz, der ihn begleitet, entspringen inneren Quellen, ,deren Kraft lebenslang
erhalten bleibt” (ebd.: 493).



Da der Mensch diesem schmerzvollen, in gewisser Weise hoffnungslosen Prozess
unterworfen ist, muss die eingangs gestellte Frage erneut ins Zentrum riicken — nun
erweitert: Fuhrt eine stabile psychische Abwehr langfristig zu einer tragféhigeren
Existenz? Bedeutet der Abbau von Spaltung, Idealisierung oder Omnipotenz — also
die Offnung zur eigenen Gefiihls- und Erfahrungswelt — notwendig ein leidvolleres
Leben? Oder verhélt es sich umgekehrt?

Eine solche Offnung verlangt Mut zur Selbstbegegnung und kann sich im AuBen als
reicheres, lebendigeres Leben zeigen. Genau an dieser Schwelle steht Anna: ein
tastendes, oft schmerzhaftes Sich-Anndhern an ihr Inneres, an Einsamkeit, Begehren
und die fragile Beziehung zur Anderen. Akerman hat den engen Zusammenhang ihrer
weiblichen Figuren mit der eigenen Mutter mehrfach betont. Wie in ,Jeanne
Dielman* kénnte es auch in ,Annas Begegnungen® darum gehen, dass die Mutter -
die Andere schlechthin — endlich spricht und der Sprechakt zur Befreiung wird. So
liest sich Annas Gestandnis einer Liebesnacht mit einer Frau gegeniber ihrer Mutter
wie ein verkleideter Wunsch: Die Auschwitz-Uberlebende mége aussprechen, ,,was
damals passiert ist“, damit der Schrecken teilbar wird.

Vor diesem Hintergrund erhalten die zahlreichen Monologe des Films ihre Bedeutung.
lhr UbermaB wirkt wie eine Serie von Gestindnissen, deren Wertlosigkeit
ausbleibender Resonanz entspringt. Sie erinnern an das Bedirfnis nach einer
verlorenen ,Ur-Offenbarung” — danach, Leid in Worte zu fassen und vom Anderen
gehalten zu werden. Weil diese Anerkennung fehlt, wird Annas eigenes Sprechen so
dringlich und zugleich so schmerzlich.

Trauma pragt Einsamkeit und kann Beziehungen hemmen — auch das Begehren. Die
Mutter nimmt Annas Bekenntnis zu einer lesbischen Beziehung fast teilnahmslos auf:
»Ich wirde es nicht wagen, deinem Vater davon zu erzédhlen.”“ Auf Annas Rickfrage
sagt sie nur, sie habe ,,noch nie daran gedacht®, eine Frau zu begehren (Akerman
1978: 01:27:30-01:28:00). In einer metaphorischen Lesart — selbst als erwachsene
Frau liegt meine Mutter noch neben mir — zeigt sich, dass man nie vdllig allein ist: Die
inneren Objekte bleiben prasent und wirken in jede Begegnung hinein. Offen bleibt,
wie diese standige innere Begleitung das psychische Erleben begrenzt, formt oder
vielleicht auch tragt.

An dieser Stelle soll mit Klein noch einmal die kritische Rolle des Uber-Ichs im
Zusammenhang mit Einsamkeit hervorgehoben werden: ,Je strenger das Uber-Ich
ist, desto groéBer wird die Einsamkeit sein, denn seine unerbittlichen Anforderungen
verstirken depressive und paranoide Angste“ (Klein, 2000 [1963], S. 493). Aus diesem
warnenden Blickwinkel |asst sich die eingangs gestellte Frage noch einmal erweitern:



Fihrt zunehmende Reflexion - etwa in klnstlerischen oder therapeutischen
Prozessen — zu intensiverer Einsamkeit, weil sie Verdrangtes freilegt und dabei auch
zu Trennungen von Geflihlen, Anschauungen, Beziehungsmustern etc. fihrt, was vom
Uber-Ich argwéhnisch beobachtet und kommentiert wird? Und eréffnet sich dadurch
ein Zugang zur inneren Welt, in der Einsamkeit, Konflikt und Begehren eng
miteinander verwoben sind und in Besanftigung des Uber-Ichs besser ertragen
werden kénnen?

Anna beantwortet diese Fragen indirekt Uber die Szenen, in denen sie fir uns
erfahrbar wird. Das wiederholte Aufsuchen ahnlich strukturierter Situationen — wie der
drei Bettszenen - &hnelt eher dem Wirken des Todestriebs als einer stabilen
Subjektwerdung. Annas Gesicht zeigt Offenheit, Sensibilitdt und Begehren, doch
kaum Freude, in ihren Begegnungen findet sich kein Trost.

So kann Annas Gesicht — insbesondere in den Nahaufnahmen im Film — auch als
Schauplatz unbewusster innerpsychischer Auseinandersetzungen gelesen werden.
Wie bereits erwahnt, herrscht zwischen Ich, Es und Uber-Ich ein lebenslanger, nie
enden wollender Kampf. Friihkindliche Konflikte setzen sich im Uber-Ich fort und
bleiben dem bewussten Ich weitgehend verborgen. Dieses Ringen scheint erst mit
dem Tod ein Ende zu nehmen. Das innere Schlachtfeld, das diese Prozesse hinterlaBt,
wird zu einem vereinsamten Nicht-Ort.

Freud findet dafiir ein drastisches Bild in einem Wandgemalde von Wilhelm von
Kaulbach: das verlassene Schlachtfeld der Schlacht auf den Katalaunischen Feldern
im Jahr 451 n. Chr. (auch ,Hunnenschlacht® genannt). Freud beschreibt diesen Kampf
als einen, ,der in tieferen Schichten getobt hatte, durch rasche Sublimierung und
Identifizierung nicht zum Abschluss gekommen war® und der sich nun in ,héhere
Regionen® — im Bild: in den Himmel — verlagert, um dort weitergeflhrt zu werden
(Freud 2000a [1923]: 296).

Aus dieser Perspektive wohnt dem Menschen eine tiefe, existenzielle Einsamkeit inne,
die sich in Form von Vernichtungswillen und Wiedergutmachungsimpulsen innerlich
und &uBerlich manifestiert. Es ist jene Einsamkeit, die Rilke im Eingangszitat als
existenzielle Grundbedingung beschreibt. Steigen Bedrohung und Verfolgung ins
Unermessliche, wird der andere — innerlich oder duBerlich — radikal ausgeléscht. Eine
Beziehung ist dann nicht mehr mdglich und Einsamkeit erscheint unvermeidlich.

Gleichzeitig schreibt Freud im Aufsatz ,Der Humor* (1927) dem Uber-Ich auch eine
tréstende Funktion zu. Der Humor erdffnet Momente der Entlastung; er schafft ein
Mit-und-Uber-den-Anderen-Lachen, das Gemeinschaft ermdglicht, ohne den inneren
Konflikt zu negieren. Er mildert die Einsamkeit gegeniiber den Anklagen des Uber-
Ichs. Freud schlieBt: ,,Uund endlich, wenn das Uber-Ich durch den Humor das Ich zu
trésten und vor Leid zu bewahren strebt, hat es damit seiner Abkunft von der
Elterninstanz nicht widersprochen” (Freud 2000b [1927]: 282).

10



In ,,Annas Begegnungen* bleibt jede Form tréstender Beziehung weitgehend aus. Die
Mutter lasst sich weiterhin aus der Ferne lieben. Anna lacht nicht, nur in wenigen
Momenten erscheint ein zartes L&cheln in ihren Gesprdchen mit der Mutter. Ein
einziges Mal lachelt sie breiter, mit entbléBten Zahnen, als sie in einem Bademantel
ihrem Freund Daniel ein Lied vorsingt (Akerman 1978: 01:49:21). Doch auch hier
entsteht kein gemeinschaftsstiftender Moment. Daniel antwortet mit einem
vaterahnlichen Lob - ,C’était tres beau.“ — ,Das war sehr schon.“ — und leitet
unmittelbar zum Thema Sexualitdt Gber (Akerman 1978: 01:49:20-01:49:50). Ein
Lacheln oder Lachen, das N&he herstellen kénnte, findet nicht statt. Der Film zeigt ein
Subjekt, das mit seinen inneren Objekten ebenso ringt wie mit den Menschen, denen
es begegnet — und die diese inneren Figuren teilweise reprasentieren.

Umso bedeutsamer wird daher die letzte Szene: Allein in ihrer Pariser Wohnung, nach
einer Reise voller Begegnungen, liegt Anna im Bett und hért auf dem
Anrufbeantworter die ersehnten Worte der Italienerin: ,,Anna, dove sei?“ — ,,Anna, wo
bist du?“ (Akerman 1978: 02:06:40). Zum ersten Mal scheint Anna ,gefunden® zu
werden. In diesem Moment ist sie zwar allein, aber méglicherweise nicht einsam. Anna
lachelt zwar nicht, aber immerhin schlieBt sie die Lippen. Ihr Begehren wirkt gehalten,
ein inneres Ringen hélt fir einen Moment lang inne, getragen durch die fragende
Stimme der Anderen.

~Annas Begegnungen* bewegt sich zwischen den Polen eines unaufhebbaren inneren
Kampfs und der Mdglichkeit von Trost und Beziehung. Der Film entfaltet die fragile
Zone, in der Einsamkeit, Begehren und die Suche nach Verbindung unaufléslich
miteinander verwoben sind. In diesem offenen Raum zwischen Verletzbarkeit und
Beziehung wird Subjektwerdung Uberhaupt erst mdglich.

Der Mensch scheint ein soziales, zugleich aber auch ein einsames Wesen zu sein. Er
kann jedoch Wissen Uber das Gefiuhl der Einsamkeit erlangen und Fahigkeiten —
Beziehungen - entwickeln, um mit ihr umzugehen.

Literatur

Freud, Sigmund

(2000a) [1923] Das ich und das Es; Psychologie des Unbewussten; Bd. lll., Verlag Fischer,
Frankfurt a.M. (Studienausgabe); S. 273-330

(2000b) [1927]) Der Humor; Psychologische Schriften, Bd. IV., Verlag Fischer, Frankfurt a.M.
(Studienausgabe); S. 275-282

Klein, Melanie (2000 [1963]): Zum Geftihl der Einsamkeit; in: Gesammelte Schriften, Bd. lIl.

Schriften 1946-1963; Hrsg. Von Ruth Cycon; Verlag Fromman-Holzboog, Stuttgart-Bad
Cannstadt; S. 473-493

11



McDougall, Joyce (1974 [1964]): Uber die weibliche Homosexualitét, in: Chasseguet-
Smirgel, Janine (hrsg.): Psychoanalyse der weiblichen Sexualitat; Suhrkamp Verlag,
Frankfurt a.M., (frz. erste Auflage 1964); S. 233-292

Novakovic, Andreja (2025): Chantal Akerman — Filmmaker and Philosopher; Bloomsbury
Academic, London-New York; Reihe: Philosophical Filmmakers, 1. Auflage; S. 167-192

Rilke, Rainer Maria (2018 [1929]: Briefe an einen jungen Dichter, Insel Verlag Leipzig, 55.
Auflage 2018

Schopenhauer, Arthur

(2022a) [1819]): Die Welt als Wille und Vorstellung I, Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M., 15.
Auflage

(2022b [1851]): Aphorismen zur Lebensweisheit, Insel Verlag, Berlin, 20. Auflage

Voélcker, Tine Rahel (2020): Chantal Akermans Verschwinden — Les Rendez-Vous de
Tarndw; Spector Books, Leipzig, 1. Auflage

Winnicott, Donald W.

(2023a [1958]): Die Féhigkeit zum Alleinsein

(2023b [1963]): Die Frage des Mitteilens und des Nicht-Mitteilens fiihrt zu einer
Untersuchung gewisser Gegensétze

beide in: Reifungsprozesse und férdernde Umwelt; Psychosozial-Verlag, GieBen, 4. Auflage;
S. 36-47 (2023a) u. 234-254 (2023b)

Filme

Akerman, Chantal

(1978): The Meetings of Anna (Les Rendez-Vous d’Anna); Spielfilm; Mubi Streaming Portal
(1975): Jeanne Dielman, 23, quai du Commerce, 1080 Bruxelles; Spielfiim, DVD: The
Criterion Collection, 1. Edition 2017

Beck, Gustavo, Ferreira Liuz (2010): Chantal Akerman - from here; Dokumentarfilm
(Interviewfilm mit Chantal Akerman); auf YouTube
https://www.youtube.com/watch?v=AiMY-KuLDYU

[aufgerufen am 16.10.2025]

Internetquellen:

Chantal Akerman Foundation (0.D.) Dis-moi (1980).
https://chantalakerman.foundation/films/dis-moi/
[aufgerufen am 29.10.2025]

Criterion Collection (0.D.) Les rendez-Vous d’Anna (1978)
https://www.criterion.com/films/20204-les-rendez-vous-d-anna
[aufgerufen am 29.10.2025]

12


https://www.youtube.com/watch?v=AjMY-KuLDYU
https://chantalakerman.foundation/films/dis-moi/
https://www.criterion.com/films/20204-les-rendez-vous-d-anna

