
 1 

Über Einsamkeit und Begehren: 
Die Figur Anna Silver 

 
Eine Kontextualisierung von Chantal Akermans Spielfilm Annas Begegnungen (1978) 

mit Winnicott, Schopenhauer, McDougall, Klein und Freud 
 

von Gilbert Beronneau 
 

„Und wenn wir wieder von der Einsamkeit reden, so wird immer klarer, daß das im Grunde 
nichts ist was man wählen oder lassen kann. Wir sind einsam“ (Rilke 2018 [1929]: 43).  

 
Die folgenden Überlegungen zum Thema Einsamkeit gehen auf die Vorführung des 
Films „Cléo – Mittwoch zwischen 5 und 7“ (1962) von Agnès Varda und einer 
anschließenden Diskussion über Einsamkeit im Wintersemester 2023/24 am Berliner 
Psychoanalytischen Institut zurück. Dort wurde angemerkt, dass ein verstärktes 
Bewusstsein für die eigene innere Welt laut Klein das Gefühl von Einsamkeit 
intensivieren würde. Diese Bemerkung bildete den Ausgangspunkt für die Idee, das 
Thema Einsamkeit anhand eines weiteren Films erneut aufzugreifen. 
 
Im Folgenden soll jener Bemerkung im Sinne einer Hypothese anhand der Filmfigur 
Anna Silver (28) – gespielt von Aurore Clément – aus Chantal Akermans Spielfilm 
„Annas Begegnungen” (1978) nachgegangen werden. Anna ist eine belgische 
Filmemacherin. Der Film begleitet sie während einer dreitägigen Vortragsreise von 
Essen über Köln und Brüssel nach Paris. Die Nächte verbringt sie jeweils mit 
unterschiedlichen Menschen: Zunächst mit einem Verehrer in Essen, dann mit ihrer 
Mutter in Brüssel und schließlich, zurück in Paris, mit ihrem Partner Daniel. Parallel zu 
diesen Begegnungen versucht Anna immer wieder, eine namenlose Frau in Italien 
telefonisch zu erreichen. Wie bereits in „Jeanne Dielman” (1975) zeigt Akerman die 
Destabilisierung einer im Kern vereinsamten Existenz, die durch das Einbrechen von 
Begehren ausgelöst wird (vgl. Novaković, zit. n. Akerman, 2025: 92). 
 
Anna erscheint als sensible und zugleich selbstbewusste junge Frau, die ihren 
Gesprächspartnern aufmerksam zuhört. Sie gibt wenig und doch zugleich sehr viel 
von sich preis – nicht nur in Worten, sondern auch durch ihre körperliche Präsenz. Sie 
eignet sich die Räume, in denen sie sich bewegt, an; sie werden zu ihrem Terrain. Und 
dennoch wirkt sie inmitten all dieser Begegnungen einsam. Auch in den drei Nächten 
mit den drei verschiedenen Menschen in jeweils anderen Hotelbetten wirkt sie 
gleichermaßen verbunden und einsam. 
 
Anna ist Künstlerin und führt einen von Mobilität, Heimatlosigkeit und innerer 
Konzentration geprägten, oft einsamen Lebenswandel. Ihre Arbeiten werden 
permanent an verschiedenen Orten gezeigt und diskutiert. Auffällig an ihrem Wesen 



 2 

ist ein spürbares Begehren, das in expliziter Bezugnahme auf ihre Mutter und in 
impliziter Bezugnahme auf ihren Vater steht und das Gefüge ihrer Begegnungen 
durchdringt – subtil, nicht eindeutig gerichtet und doch präsent. 
 
Die Bezugnahme auf das Eingangszitat aus Rilkes „Briefe an einen jungen Dichter“ 
(1926) sowie auf die Figur der Anna Silver verweist auch auf eine Sorge. Wie lässt sich 
unter den Bedingungen von Einsamkeit, Begehren, inneren Kämpfen und 
Abhängigkeit vom Anderen ein gelingendes Leben führen? Als Antwort auf die 
Ausgangsfrage lässt sich vermuten: Formen der Reflexion, die zu einer 
Bewusstwerdung auch widersprüchlicher innerer Strebungen führen, können 
Einsamkeit erhellen, sie spürbar machen und sie somit erträglicher gestalten. Eine 
solche Reflexion wäre zugleich eine Bewegung hin zu einem weniger strafenden und 
zugleich produktiveren Verhältnis zum eigenen Über-Ich. 
 
Das filmische Werk der belgischen Regisseurin Chantal Akerman (1950–2015) lässt 
sich als über vier Jahrzehnte reichende Auseinandersetzung mit Einsamkeit lesen. 
Gerade in ihren fiktionalen Filmen führt sie stets auch eine Ebene des Begehrens mit. 
Beim Betrachten ihrer Arbeiten entsteht ein eindringliches Gefühl der Vereinsamung, 
das durch lange statische Einstellungen, ausgedehnte Kamerafahrten, wenige 
Nahaufnahmen, den Verzicht auf Musik, den oft übersteuerten Ton sowie Figuren, die 
in einer eigentümlichen Starre ihres Wollens verharren, erzeugt wird. 
 
Gleichzeitig verweisen die Filme auf die Folgen schwerer Traumatisierungen in der 
nächsten Generation, wodurch die dargestellte Einsamkeit noch verstärkt wird. 
Akerman selbst bezeichnete ihre Mutter, Natalia „Nelly“ Akerman, die Auschwitz 
überlebt hatte, während ihre Eltern dort ermordet wurden, als den Kern ihres 
künstlerischen Schaffens. Chantal Akermans eigene Einsamkeit und Heimatlosigkeit 
waren eng mit dem Schweigen der Mutter über deren Erfahrungen im Holocaust 
verbunden. In diesem Zusammenhang ist auch ihr Suizid im Jahr 2015, kurz nach dem 
Tod der Mutter im Jahr 2014, zu sehen (vgl. Chantal Akerman Foundation, 2025; 
Völcker, 2020: 71–72)1. 
 
Der Film „Annas Begegnungen“ (1978) steht in engem Bezug zu Akermans 
filmgeschichtlich bedeutendem Vorgängerwerk „Jeanne Dielman“ (1975). 
Metaphorisch erscheint Anna wie die jüngere, zartere Schwester Jeannes und 
zugleich wie ein noch stärkeres Alter Ego der Regisseurin. Wie bei Jeanne begleiten 
wir Anna über drei Tage hinweg.  

 
1Neben ihrem filmischen Werk und zahlreichen Interviews seien weiterführend bzw. vertiefend auf die 
autobiografischen Bücher „Meine Mutter lacht“ (2022 [2013]) und „Eine Familie in Brüssel“ (2025) von 
Chantal Akerman sowie u. a. auf den Dokumentarfilm „Chantal Akerman – From Here“ (2010) und das 
Buch „Chantal Akermans Verschwinden – Les Rendez-Vous de Tarnów“ von Rahel Tine Völcker 
verwiesen. 
 



 3 

Anna wirkt einsam, doch ihre Einsamkeit ist, anders als bei der deutlich älteren 
Jeanne, von einem neugierigen, suchenden Begehren durchzogen, das auf 
Veränderung und Entwicklung drängt. Im Gegensatz zu Jeanne beherbergt sie 
deutlich weniger destruktive und keine mörderischen Impulse in sich. Stattdessen 
begegnet sie ihren Mitmenschen offen, hört zu und lässt sich auf Begegnungen 
emotional ein. 
 
Ein kurzer Blick in die Exposition des Films verdeutlicht die Grundstimmung und zeigt 
den Beginn von Annas äußerer wie innerer Reise. Auf der letzten Station ihrer 
„Tournee“ durch Westdeutschland in den späten 1970er Jahren kommt Anna 
zunächst am Essener Hauptbahnhof an. In einer Telefonzelle versucht sie, jemanden 
zu erreichen. Im Hotel Handelshof erfährt sie, dass ihre Mutter nach ihr gefragt hat – 
eine Überraschung, da die Mutter sie offenbar „gefunden“ hat. 
Anna erkundet das Hotelzimmer, öffnet die Gardinen und blickt auf die Gleisanlagen. 
Eine im Schrank hängende Krawatte irritiert sie wie ein Fremdkörper. Schließlich legt 
sie sich aufs Bett, hört klassische Musik und versucht, eine Telefonverbindung nach 
Italien herzustellen. Zu einem Telefonat kommt es jedoch nicht. Erst später wird 
deutlich, dass sie versucht hat, eine namenlose, schwer fassbare Frau zu erreichen. 
Anna bleibt allein, und doch kreisen ihre Bewegungen und Blicke um die Abwesenheit 
eines anderen Menschen (Akerman 1978: 00:01:18–00:13:30; Novaković 2025: 172). 
 
Winnicott beschreibt in „Die Fähigkeit zum Alleinsein“ (1958) die paradoxe Grundlage 
dieser Fähigkeit: Der Mensch lernt das Alleinsein nur durch die Erfahrung, als Kind 
„allein zu sein, während jemand anderes anwesend ist“ (Winnicott 2023a [1958]: 38). 
Entscheidend ist die verinnerlichte Präsenz des Anderen – das Gefühl, zugleich 
gehalten und unabhängig zu sein. In diesem Rahmen unterscheidet Winnicott 
zwischen Ich-Bezogenheit, einer Beziehung, in der die Präsenz des Gegenübers 
bedeutsam bleibt, und Es-Beziehungen, die er als Störungen des Ich-Lebens versteht: 
Impulse entladen sich, ohne im Selbst verankert zu sein. Fehlt diese innere 
Verfügbarkeit des Anderen, entsteht Es-Spannung, eine Angst, die erst gemildert 
werden muss, bevor ein Genuss von Einsamkeit möglich wird (ebd.: 39). 
 
Vor diesem Hintergrund wirkt Annas Verhalten in der Eingangsszene wie ein 
Schweben zwischen Ich- und Es-Erleben. Sie ist zugleich gegenwärtig und entrückt. 
Der Andere – Portier, Mutter, Krawattenbesitzer, namenlose Frau – bleibt nah, aber 
unerreichbar. Jede Begegnung gleicht einem tastenden Versuch, der sich im Moment 
des Kontakts wieder auflöst. 
 
Auch ihr Begehren erscheint wellenartig, doch ohne festen Anker. Selbst einfache 
Handlungen – das verspätete Frühstück im Bett, aus dem sie in den Schlaf kippt; das 
Essen der grünen Bohnen vom Tablett im Hotelflur; die ritualisierte Bettszene mit 
Heinrich – wirken, als fänden sie außerhalb ihres eigentlichen Selbst statt. Eine 
Spannung bleibt spürbar, doch sie führt nie zu jenem „Klimax der Ich-Bezogenheit“ 



 4 

(ebd.: 43–44), den eine gelingende Begegnung oder ein befriedigender Akt 
hervorbringen könnte. 
Zwar scheint „der Schauplatz für ein Es-Erlebnis vorbereitet“ (ebd.: 43), doch der 
Impuls gewinnt für Anna keine innere Realität. Das Bühnenbild steht, aber die 
Darstellerin fehlt. Diese Leerstelle – die Abwesenheit des Anderen ebenso wie die ihrer 
eigenen inneren Präsenz – verweist auf jene frühe Konstellation, in der Alleinsein 
überhaupt erst erlernt wird: in der still verlässlichen Gegenwart einer Mutter, die da 
ist, ohne einzugreifen. 
 
Im Licht von Schopenhauers „Die Welt als Wille und Vorstellung“ (1819) erscheint 
Annas Zustand als ein Zwischenraum zwischen Wahrnehmen, Leiden und Verneinung 
des Willens. Da für Schopenhauer das Leben vom blinden Drängen des Willens 
getragen und damit notwendig leidvoll ist, gewinnt die bewusste Distanzierung von 
diesem Wollen eine zentrale Bedeutung. In diesem Sinn wirkt Anna wie eine Figur, die 
ihr Begehren zurücknimmt und ihren Körper wie ihr Dasein auf das Notwendige 
reduziert: Sie hört zu, spricht wenig, bewegt sich nackt ohne Scham, isst und raucht 
kaum, trägt kaum Gepäck. Ihre Handlungen erscheinen als Schritte einer stillen 
inneren Reise, die auf einer tiefen Einsicht in das Leiden gründet – und darauf, dass 
alle Liebe letztlich Mitleid ist (Schopenhauer 2022a [1819]: 510). 
 
Annas Begegnungen zeigen sie als Zuhörende und Haltende, deren Zuwendung stets 
auch Distanz bleibt. Sie erscheint wie jemand, der begehrt, jedoch im unbewussten 
Wissen darum, dass im „An-sich“ aller Erscheinungen nur „jener Wille zum Leben“ 
wirkt – und dass mit wachsender Bewusstseinsklarheit auch das Leiden steigt (ebd.: 
507). So rückt sie in jene Haltung, die entsteht, wenn man im Anderen dasselbe Wesen 
erkennt wie im eigenen (ebd.: 501). Diese Sichtweise steht im Einklang mit Chantal 
Akermans filmischem Ethos, das sich an Emmanuel Levinas orientiert, den Anderen 
in seiner Unverfügbarkeit respektiert und die Spuren des Holocaust als Grundton 
mitführt. 
 
Für Schopenhauer hebt die Kunst das Leid der Welt auf eine höhere Ebene und 
entschädigt die Künstlerin für ihre gesteigerte Sensibilität (ebd.: 372). Auch Anna 
verweilt beim Schmerz der Welt, indem sie ihn betrachtet: Sie ist zugleich Subjekt und 
Ausdruck jenes sich objektivierenden Willens. Ihre Wahrnehmung wirkt wie der 
Versuch, das „Schauspiel der Objektivation“ festzuhalten und dabei die „Kosten der 
Aufführung“ selbst zu tragen (ebd.: 372). Doch bleibt ihr – wie allen Nicht-Heiligen – 
eine endgültige Erlösung vom Willen verwehrt. Schopenhauer nennt die seltenen 
Momente der Willensverneinung „Gnadenwirkung“: Sie sei nicht erzwingbar, sondern 
komme „plötzlich und von außen angeflogen“ (ebd.: 549), und sie sei nicht durch 
Selbstmord erreichbar, da die transzendentale Verneinung des Willens nicht mit der 
Aufhebung seiner Erscheinung verwechselt werden dürfe (ebd.: 541). 
 



 5 

In der emotionalen Schlüsselszene einer Taxifahrt durch Paris weint Anna mehrere 
Minuten lang fast unmerklich (Akerman 1978: 01:53:13–01:56:30). Zum ersten Mal im 
Film richtet sich ihr Mitgefühl nach innen – jenes Mitleid, das Schopenhauer als 
„Wiederholung des Schmerzes in der Reflexion“ versteht (ebd.: 512). Hier wird 
sichtbar, dass Anna nach ihren Begegnungen zu einer eigenen, unerfüllten Sehnsucht 
zurückkehrt und im stillen Verzicht eine Form der Gelassenheit findet. Denn „ganz er 
selbst sein darf jeder nur, solange er allein ist“ (Schopenhauer 2022b [1851]: 138). 
 
Schopenhauers Überlegungen zur Einsamkeit – Zeichen hoher Sensibilität und 
Voraussetzung geistiger Klarheit – vertiefen dieses Bild. Einsamkeit sei das „Los aller 
hervorragenden Geister“ (ebd.: 146) und müsse in die Gesellschaft „hinübergerettet“ 
werden (ebd.: 152). Diese Form der Einsamkeit steht im Spannungsverhältnis zu 
Winnicotts Verständnis des Alleinseins, das stets eine verinnerlichte Beziehung zum 
Anderen voraussetzt. Anna scheint sich zwischen diesen Polen zu bewegen: Sie gibt 
sich in ihren Begegnungen frei und verletzlich, hält deren Spannung aus und sucht 
gleichzeitig die Einsamkeit, aus der heraus sie begehrt – oder sich vor dem Begehren 
schützt. 
 
Winnicotts Gedanke eines innersten Kerns, der nicht kommuniziert und doch die 
Grundlage psychischer Gesundheit bildet, eröffnet hier eine weitere Perspektive. 
Jeder Mensch ist „ein Isolierter, in ständiger Nicht-Kommunikation, ständig unerkannt, 
tatsächlich ungefunden“ [kursiv im Original] (Winnicott 2023b [1963]: 245). Dieser Kern 
müsse unberührt bleiben, sei aber von einer persönlichen, „sphärenhaften“ 
Kommunikationsform durchzogen, aus der echte Beziehungen erst entstehen (ebd.: 
253). 
Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage nach Annas innerstem Kern. Ihre 
Kommunikation wirkt oft brüchig, ihre Resonanz asymmetrisch, ihre Begegnungen 
zart und zugleich von Überforderung durchzogen. Das fast unmerkliche Weinen im 
Taxi deutet darauf hin, dass sie an einen Punkt gelangt, an dem ein schutzbedürftiges, 
kaum kommunikationsfähiges Selbst spürbar wird. In ihr verschränken sich 
Einsamkeit und Begehren, Wille und Verzicht – ein Zustand, der sie zugleich verletzlich 
und durchsichtig macht. 
Zwischen Annas Einsamkeit und ihrem Begehren bleibt stets eine Spannung spürbar. 
Dies zeigt sich besonders in drei unterschiedlich verlaufenden Bettszenen: mit 
Heinrich in Essen, mit Daniel in Paris und – am intensivsten – in jener Nacht in Brüssel, 
die Anna mit ihrer Mutter verbringt. 
Die rund fünfzehnminütige Mutter-Tochter-Sequenz – vom Wiedersehen am Bahnhof 
über das Gespräch im Bahnhofsrestaurant bis zum gemeinsamen Schlafen im 
Hotelbett und der Verabschiedung – entfaltet sich fast wie eine Liebesgeschichte. Sie 
kulminiert im von der Mutter eingeforderten Bekenntnis: „Ich liebe dich“ (Akerman 
1978: 01:14:00–01:30:45). Schon ihre elegante Erscheinung am Bahnhof markiert die 
Mutter als idealisierte, zutiefst begehrte Figur. 
 



 6 

Joyce McDougalls Aufsatz „Über die weibliche Homosexualität“ (1964) bietet einen 
prägnanten theoretischen Zugang zu Annas Bindung an die Mutter und zu ihrer 
sehnsüchtig erwarteten Kontaktaufnahme mit einer namenlosen Frau in Italien. In 
beiden Fällen richtet sich Annas Einsamkeit auf die Andere, nie auf sie selbst – ganz 
im Sinne von McDougalls Formulierung: „Alles, was unternommen wird, muss einem 
anderen gelten, niemals sich selbst“ (McDougall 1974 [1964]: 281). 
 
Anna sieht in ihrer Mutter nicht nur die schöne, begabte, verführerische Frau, sondern 
auch eine innerlich immer präsente Gestalt. Auf den Hinweis der Mutter, man habe 
sich lange nicht gesehen, antwortet sie: „Du warst immer da“ (Akerman 1978: 
01:22:30). Die Angst, der Mutter könne etwas zugestoßen sein, spiegelt sich in Annas 
Versuchen, die Italienerin zu erreichen; in beiden Beziehungen tritt die Sorge um die 
Andere hervor. 
 
In der Brüsseler Hotelszene betrachtet die Mutter zunächst Annas Körper, während 
diese sich auszieht; danach legt sich Anna nackt an die Mutter im Nachthemd. Hier 
verdichtet sich McDougalls Frage nach dem „körperlichen Ich“ (McDougall 1974 
[1964]: 270): Wie weit bleibt das körperliche Ich – sichtbar im Begehren – abhängig 
von der Mutter? Und verweist dieses Begehren auf einen unbewussten Wunsch nach 
Rückkehr in den mütterlichen Körper, auf eine Verschmelzungsfantasie, die Nähe wie 
Ablösung zugleich erschwert? 
Aufschlussreich ist McDougalls Verbindung von Diebstahl und weiblicher 
Homosexualität (ebd.: 275–277). Sie beschreibt Diebstahl als Handlung, die sich 
häufig „im Zusammenhang mit dem Gefühl, aller phallischen und analen Schätze 
beraubt zu sein“ vollzieht. Vor diesem Hintergrund gewinnen Annas zögerliche 
Aneignungsgesten – das Essen übriggelassener Erbsen von einem im Hotelflur 
abgestellten Tablett, der prüfende Blick auf die Krawatte, das Mustern der 
Herrenschuhe – an interpretatorischer Schärfe: Sie bleiben zwar uneindeutig, tragen 
aber den Schatten eines verschobenen, maskierten Begehrens in sich. 
 
Annas ödipaler Konflikt tritt besonders im Umgang mit Heinrich und Daniel hervor: 
Beide reden viel, offenbaren wenig und wollen mit ihr schlafen, was beiden nicht 
gelingt. Anna bewegt sich zwischen zwei Polen – einer narzisstisch-begehrlichen 
Mutter und einem naiv-begehrenden Vater. Mit McDougall ließe sich sagen, dass sie 
diesen Konflikt teilweise umgeht, indem sie ihr Begehren auf die Italienerin richtet: als 
Versuch, mit misslungenen oder unvollständigen Identifizierungen produktiv 
umzugehen. 
 
Die Entwicklung einer filmischen Figur weg vom heterosexuellen Normativ – bereits in 
Akermans erstem Spielfilm „Je, Tu, Il, Elle“ (1974) sichtbar – verweist, ebenso wie die 
Entwicklungen von Anna, Jeanne und letztlich Akerman selbst, auf die Fragilität jeder 
Subjektwerdung. In Momenten existenzieller Vereinsamung zeigt sich die prekäre 
Balance zwischen Einsamkeit, Begehren und dem Anderen, eine Balance, die 



 7 

Akermans Werk – auch vor dem Hintergrund des Holocaust und der Erfahrung 
radikaler Verlassenheit – in besonderer Tiefe durchdringt. 
 
Um McDougalls frühen Text in der Auseinandersetzung mit Akermans Film noch 
einmal fruchtbar zu machen, lohnt es sich, die produktive Leistung des Ichs 
hervorzuheben. Anna verweist – gerade im zeitgeschichtlichen Rahmen der 1970er 
Jahre – auf ein Symptom weiblicher Sprachlosigkeit, das sich aus Einsamkeit und 
Begehren speist. Akermans Film antwortet darauf, indem er Annas intellektuelle 
Haltung und ihre Gesprächsbereitschaft ins Zentrum rückt. Während McDougall – im 
Anschluss an Klein – von einer Spaltung ausgeht, in der „das begehrte, gute, 
idealisierte Objekt auf die Frau projiziert [wird], das gefürchtete, böse, verfolgende 
Objekt auf den Mann“ (McDougall 1974 [1964]: 289), gestaltet Akerman diese 
Fragmentierung als ästhetischen Modus. Sie macht die existentielle Einsamkeit 
sichtbar, in der ein Subjekt tastend und suchend bleibt, noch ungeformt und zugleich 
im Entstehen begriffen. In diesem Zwischenraum wird Anna – Akerman zitierend – zur 
„Heldin der Zukunft“ (Novaković 2025: 174). 
 
Während McDougall von unzuverlässigen oder unvollständigen Identifikationen 
ausgeht, entwirft Akerman eine produktive Unbestimmtheit: ein Subjekt, das gerade 
durch seine Nicht-Festlegung in Beziehung bleibt – auch dort, wo diese Bezogenheit 
schmerzhaft wird. In Annas wiederholtem Versuch, die italienische Freundin zu 
erreichen, ebenso wie in ihrem Geständnis homosexuellen Begehrens gegenüber der 
Mutter, lässt sich eine symbolische Wiederaneignung des Begehrens erkennen.  
Anna erzählt offen und detailreich von der ersten Nacht mit einer Frau – jener, die sie 
zu erreichen versucht – bis hin zum sexuellen Akt und der Offenbarung, dass sie dabei 
„eigenartigerweise an sie [die Mutter) gedacht habe“ (Akerman 1978: 01:24:45–
01:26:55).  
 
Gegen Ende ihrer Zwanziger wird Anna damit zur Symbolfigur einer Subjektwerdung 
– einer Transformation, die nicht nur die existentielle Dimension von Willen, Trieb und 
Begehren berührt, sondern auch eine frühe Form weiblicher Autonomie markiert. 
Zugleich bleibt Annas Welt, wie zu Beginn dieser Abhandlung erwähnt, „in weiten 
Teilen um die Abwesenheit einer Person herum organisiert“ (Novaković 2025: 171). 
 
Annas Begegnungen lassen dabei ein tastendes Selbst erkennen, das seine eigenen 
Bedürfnisse noch kaum kennt. Ihre Fähigkeit zum Alleinsein bleibt brüchig; sie driftet 
von Kontakt zu Kontakt, als lausche sie erst an den Rändern dessen, was ihr inneres 
Leben sein könnte. Doch was können Menschen in ihren Zwanzigern über ihre 
Einsamkeit wissen – und, mehr noch, was davon wirklich fühlen? 
Erfahrungen aus der Hochschullehre zeigen ein ähnliches Muster: In diesem Alter ist 
das Selbst oft erst im Entwurf erkennbar. Frühere Prägungen und Verletzungen wirken 
nach, ohne bewusst zu sein, und so bleibt auch das Wissen über die eigene 



 8 

Einsamkeit fragmentarisch – ein Gefühl, das gespürt, aber kaum in seiner Tiefe 
verstanden wird. 
 
Melanie Klein beschreibt diese Dynamik in ihrem späten Text „Zum Gefühl der 
Einsamkeit“ (1963): „Im Unterschied zu einer Haltung, in der die Einsamkeit tatsächlich 
erlebt wird und als Stimulus für Objektbeziehungen dient, wird die häufig als 
Abwehrmethode eingesetzte Verleugnung der Einsamkeit gute Objektbeziehungen 
vermutlich beeinträchtigen.“ Viele Menschen in ihren Zwanzigern bewegen sich 
zwischen diesen beiden Polen: einer produktiven Einsamkeit und einer, die aus Angst 
vor Überforderung abgewehrt wird. Sie betont zudem: „Zwischen inneren und 
äußeren Faktoren besteht im psychischen Erleben eine ständige Interaktion […]“ 
(Klein 2000 [1963]: 491).  
Diese Dialektik entscheidet, ob Beziehung möglich wird oder blockiert bleibt – 
abhängig von der bereits ausgebildeten inneren Objektwelt, mit der ein Mensch in 
Begegnungen eintritt. Eltern prägen dabei, wie bei Anna, weit mehr als Erwartungen 
oder Unterstützung: Sie formen das innere Beziehungsvokabular, das Selbstgefühl 
und die Fähigkeit, Nähe zu suchen oder zu meiden. Externe Anforderungen – Erfolg, 
Partnerschaft, „Vorankommen“ – verbinden sich mit diesen inneren Stimmen und 
können Einsamkeit verstärken, ja sogar hervorbringen. 
 
In diesem Zusammenhang spielt für Klein auch die Strenge des Über-Ichs eine Rolle: 
Einsamkeit wächst dort, wo es „destruktive Triebstrebungen niemals verzeihen kann“ 
(ebd.: 492). So wird verständlich, warum Anna der Mutter von der Italienerin berichtet, 
warum sie den Männer-Monologen zuhört, selbst monologisiert oder sich verfolgt 
fühlt: Ein strafendes Über-Ich verlangt Geständnis, Absolution und die 
Wiederherstellung einer inneren Ordnung. 
 
Zugleich wird Anna gesucht, agiert selbstbewusst und begegnet existenziellen Fragen 
der Männer – vor allem ihres Freundes Daniel – mit Verständnis und Offenheit, ohne 
zu bewerten, und geht dann stets ihre eigenen Wege. Klein liefert hierzu einen 
aufschlussreichen Hinweis: „Der Drang zur Unabhängigkeit […] kann defensiv benutzt 
werden, um die Einsamkeit zu überwinden“ (ebd.: 490). Unabhängigkeit mindert 
Verletzlichkeit und reduziert das Bedürfnis nach übermäßiger Nähe – ein Gedanke, 
der sich überraschend mit Schopenhauer berührt. 
 
Klein versteht außerdem die Idealisierung von Zukunft und Menschen – im Film 
sichtbar in Annas Stationen – als normale Suche nach idealisierten Objekten. Auch 
Anerkennung und Erfolg, etwa die Vorstellung eines eigenen Films, können „als 
Abwehr der Einsamkeit dienen“ und gehen auf das Bedürfnis zurück, „Anerkennung 
und Bewunderung der Mutter zu finden“ (ebd.: 490–491). Gleichwohl bleibt 
Einsamkeit für Klein unaufhebbar; sowohl der Drang zur Integration als auch der 
Schmerz, der ihn begleitet, entspringen inneren Quellen, „deren Kraft lebenslang 
erhalten bleibt“ (ebd.: 493). 



 9 

 
Da der Mensch diesem schmerzvollen, in gewisser Weise hoffnungslosen Prozess 
unterworfen ist, muss die eingangs gestellte Frage erneut ins Zentrum rücken – nun 
erweitert: Führt eine stabile psychische Abwehr langfristig zu einer tragfähigeren 
Existenz? Bedeutet der Abbau von Spaltung, Idealisierung oder Omnipotenz – also 
die Öffnung zur eigenen Gefühls- und Erfahrungswelt – notwendig ein leidvolleres 
Leben? Oder verhält es sich umgekehrt? 
 
Eine solche Öffnung verlangt Mut zur Selbstbegegnung und kann sich im Außen als 
reicheres, lebendigeres Leben zeigen. Genau an dieser Schwelle steht Anna: ein 
tastendes, oft schmerzhaftes Sich-Annähern an ihr Inneres, an Einsamkeit, Begehren 
und die fragile Beziehung zur Anderen. Akerman hat den engen Zusammenhang ihrer 
weiblichen Figuren mit der eigenen Mutter mehrfach betont. Wie in „Jeanne 
Dielman“ könnte es auch in „Annas Begegnungen“ darum gehen, dass die Mutter – 
die Andere schlechthin – endlich spricht und der Sprechakt zur Befreiung wird. So 
liest sich Annas Geständnis einer Liebesnacht mit einer Frau gegenüber ihrer Mutter 
wie ein verkleideter Wunsch: Die Auschwitz-Überlebende möge aussprechen, „was 
damals passiert ist“, damit der Schrecken teilbar wird. 
 
Vor diesem Hintergrund erhalten die zahlreichen Monologe des Films ihre Bedeutung. 
Ihr Übermaß wirkt wie eine Serie von Geständnissen, deren Wertlosigkeit 
ausbleibender Resonanz entspringt. Sie erinnern an das Bedürfnis nach einer 
verlorenen „Ur-Offenbarung“ – danach, Leid in Worte zu fassen und vom Anderen 
gehalten zu werden. Weil diese Anerkennung fehlt, wird Annas eigenes Sprechen so 
dringlich und zugleich so schmerzlich. 
 
Trauma prägt Einsamkeit und kann Beziehungen hemmen – auch das Begehren. Die 
Mutter nimmt Annas Bekenntnis zu einer lesbischen Beziehung fast teilnahmslos auf: 
„Ich würde es nicht wagen, deinem Vater davon zu erzählen.“ Auf Annas Rückfrage 
sagt sie nur, sie habe „noch nie daran gedacht“, eine Frau zu begehren (Akerman 
1978: 01:27:30–01:28:00). In einer metaphorischen Lesart – selbst als erwachsene 
Frau liegt meine Mutter noch neben mir – zeigt sich, dass man nie völlig allein ist: Die 
inneren Objekte bleiben präsent und wirken in jede Begegnung hinein. Offen bleibt, 
wie diese ständige innere Begleitung das psychische Erleben begrenzt, formt oder 
vielleicht auch trägt. 
 
An dieser Stelle soll mit Klein noch einmal die kritische Rolle des Über-Ichs im 
Zusammenhang mit Einsamkeit hervorgehoben werden: „Je strenger das Über-Ich 
ist, desto größer wird die Einsamkeit sein, denn seine unerbittlichen Anforderungen 
verstärken depressive und paranoide Ängste“ (Klein, 2000 [1963], S. 493). Aus diesem 
warnenden Blickwinkel lässt sich die eingangs gestellte Frage noch einmal erweitern:  
 



 10 

Führt zunehmende Reflexion – etwa in künstlerischen oder therapeutischen 
Prozessen – zu intensiverer Einsamkeit, weil sie Verdrängtes freilegt und dabei auch 
zu Trennungen von Gefühlen, Anschauungen, Beziehungsmustern etc. führt, was vom 
Über-Ich argwöhnisch beobachtet und kommentiert wird? Und eröffnet sich dadurch 
ein Zugang zur inneren Welt, in der Einsamkeit, Konflikt und Begehren eng 
miteinander verwoben sind und in Besänftigung des Über-Ichs besser ertragen 
werden können? 
Anna beantwortet diese Fragen indirekt über die Szenen, in denen sie für uns 
erfahrbar wird. Das wiederholte Aufsuchen ähnlich strukturierter Situationen – wie der 
drei Bettszenen – ähnelt eher dem Wirken des Todestriebs als einer stabilen 
Subjektwerdung. Annas Gesicht zeigt Offenheit, Sensibilität und Begehren, doch 
kaum Freude, in ihren Begegnungen findet sich kein Trost.  
 
So kann Annas Gesicht – insbesondere in den Nahaufnahmen im Film – auch als 
Schauplatz unbewusster innerpsychischer Auseinandersetzungen gelesen werden.  
Wie bereits erwähnt, herrscht zwischen Ich, Es und Über-Ich ein lebenslanger, nie 
enden wollender Kampf. Frühkindliche Konflikte setzen sich im Über-Ich fort und 
bleiben dem bewussten Ich weitgehend verborgen. Dieses Ringen scheint erst mit 
dem Tod ein Ende zu nehmen. Das innere Schlachtfeld, das diese Prozesse hinterläßt, 
wird zu einem vereinsamten Nicht-Ort. 
 
Freud findet dafür ein drastisches Bild in einem Wandgemälde von Wilhelm von 
Kaulbach: das verlassene Schlachtfeld der Schlacht auf den Katalaunischen Feldern 
im Jahr 451 n. Chr. (auch „Hunnenschlacht“ genannt). Freud beschreibt diesen Kampf 
als einen, „der in tieferen Schichten getobt hatte, durch rasche Sublimierung und 
Identifizierung nicht zum Abschluss gekommen war“ und der sich nun in „höhere 
Regionen“ – im Bild: in den Himmel – verlagert, um dort weitergeführt zu werden 
(Freud 2000a [1923]: 296). 
 
Aus dieser Perspektive wohnt dem Menschen eine tiefe, existenzielle Einsamkeit inne, 
die sich in Form von Vernichtungswillen und Wiedergutmachungsimpulsen innerlich 
und äußerlich manifestiert. Es ist jene Einsamkeit, die Rilke im Eingangszitat als 
existenzielle Grundbedingung beschreibt. Steigen Bedrohung und Verfolgung ins 
Unermessliche, wird der andere – innerlich oder äußerlich – radikal ausgelöscht. Eine 
Beziehung ist dann nicht mehr möglich und Einsamkeit erscheint unvermeidlich. 
 
Gleichzeitig schreibt Freud im Aufsatz „Der Humor“ (1927) dem Über-Ich auch eine 
tröstende Funktion zu. Der Humor eröffnet Momente der Entlastung; er schafft ein 
Mit-und-über-den-Anderen-Lachen, das Gemeinschaft ermöglicht, ohne den inneren 
Konflikt zu negieren. Er mildert die Einsamkeit gegenüber den Anklagen des Über-
Ichs. Freud schließt: „Und endlich, wenn das Über-Ich durch den Humor das Ich zu 
trösten und vor Leid zu bewahren strebt, hat es damit seiner Abkunft von der 
Elterninstanz nicht widersprochen“ (Freud 2000b [1927]: 282). 



 11 

 
In „Annas Begegnungen“ bleibt jede Form tröstender Beziehung weitgehend aus. Die 
Mutter lässt sich weiterhin aus der Ferne lieben. Anna lacht nicht, nur in wenigen 
Momenten erscheint ein zartes Lächeln in ihren Gesprächen mit der Mutter. Ein 
einziges Mal lächelt sie breiter, mit entblößten Zähnen, als sie in einem Bademantel 
ihrem Freund Daniel ein Lied vorsingt (Akerman 1978: 01:49:21). Doch auch hier 
entsteht kein gemeinschaftsstiftender Moment. Daniel antwortet mit einem 
vaterähnlichen Lob – „C’était très beau.“ – „Das war sehr schön.“ – und leitet 
unmittelbar zum Thema Sexualität über (Akerman 1978: 01:49:20–01:49:50). Ein 
Lächeln oder Lachen, das Nähe herstellen könnte, findet nicht statt. Der Film zeigt ein 
Subjekt, das mit seinen inneren Objekten ebenso ringt wie mit den Menschen, denen 
es begegnet – und die diese inneren Figuren teilweise repräsentieren. 
 
Umso bedeutsamer wird daher die letzte Szene: Allein in ihrer Pariser Wohnung, nach 
einer Reise voller Begegnungen, liegt Anna im Bett und hört auf dem 
Anrufbeantworter die ersehnten Worte der Italienerin: „Anna, dove sei?“ – „Anna, wo 
bist du?“ (Akerman 1978: 02:06:40). Zum ersten Mal scheint Anna „gefunden“ zu 
werden. In diesem Moment ist sie zwar allein, aber möglicherweise nicht einsam. Anna 
lächelt zwar nicht, aber immerhin schließt sie die Lippen. Ihr Begehren wirkt gehalten, 
ein inneres Ringen hält für einen Moment lang inne, getragen durch die fragende 
Stimme der Anderen. 
 
„Annas Begegnungen“ bewegt sich zwischen den Polen eines unaufhebbaren inneren 
Kampfs und der Möglichkeit von Trost und Beziehung. Der Film entfaltet die fragile 
Zone, in der Einsamkeit, Begehren und die Suche nach Verbindung unauflöslich 
miteinander verwoben sind. In diesem offenen Raum zwischen Verletzbarkeit und 
Beziehung wird Subjektwerdung überhaupt erst möglich. 
Der Mensch scheint ein soziales, zugleich aber auch ein einsames Wesen zu sein. Er 
kann jedoch Wissen über das Gefühl der Einsamkeit erlangen und Fähigkeiten – 
Beziehungen - entwickeln, um mit ihr umzugehen. 
 
 
Literatur 
 
Freud, Sigmund  
(2000a) [1923] Das ich und das Es; Psychologie des Unbewussten; Bd. III., Verlag Fischer, 
Frankfurt a.M. (Studienausgabe); S. 273-330 
(2000b) [1927]) Der Humor; Psychologische Schriften, Bd. IV., Verlag Fischer, Frankfurt a.M. 
(Studienausgabe); S. 275-282 
 
Klein, Melanie (2000 [1963]): Zum Gefühl der Einsamkeit; in: Gesammelte Schriften, Bd. III. 
Schriften 1946-1963; Hrsg. Von Ruth Cycon; Verlag Fromman-Holzboog, Stuttgart-Bad 
Cannstadt; S. 473-493  



 12 

McDougall, Joyce (1974 [1964]): Über die weibliche Homosexualität, in: Chasseguet-
Smirgel, Janine (hrsg.): Psychoanalyse der weiblichen Sexualität; Suhrkamp Verlag, 
Frankfurt a.M., (frz. erste Auflage 1964); S. 233-292    
 
Novakovic, Andreja (2025): Chantal Akerman – Filmmaker and Philosopher; Bloomsbury 
Academic, London-New York; Reihe: Philosophical Filmmakers, 1. Auflage; S. 167-192  
 
Rilke, Rainer Maria (2018 [1929]: Briefe an einen jungen Dichter, Insel Verlag Leipzig, 55. 
Auflage 2018 
 
Schopenhauer, Arthur  
(2022a) [1819]): Die Welt als Wille und Vorstellung I, Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M., 15. 
Auflage  
(2022b [1851]): Aphorismen zur Lebensweisheit, Insel Verlag, Berlin, 20. Auflage  
 
Völcker, Tine Rahel (2020): Chantal Akermans Verschwinden – Les Rendez-Vous de 
Tarnów; Spector Books, Leipzig, 1. Auflage 
 
Winnicott, Donald W.  
(2023a [1958]): Die Fähigkeit zum Alleinsein 
(2023b [1963]): Die Frage des Mitteilens und des Nicht-Mitteilens führt zu einer 
Untersuchung gewisser Gegensätze 
beide in: Reifungsprozesse und fördernde Umwelt; Psychosozial-Verlag, Gießen, 4. Auflage; 
S. 36-47 (2023a) u. 234-254 (2023b) 
 
Filme 
 
Akerman, Chantal  
(1978): The Meetings of Anna (Les Rendez-Vous d’Anna); Spielfilm; Mubi Streaming Portal 
(1975): Jeanne Dielman, 23, quai du Commerce, 1080 Bruxelles; Spielfilm, DVD: The 
Criterion Collection, 1. Edition 2017 

 
Beck, Gustavo, Ferreira Liuz (2010): Chantal Akerman - from here; Dokumentarfilm 
(Interviewfilm mit Chantal Akerman); auf YouTube 
https://www.youtube.com/watch?v=AjMY-KuLDYU  
[aufgerufen am 16.10.2025] 
 
Internetquellen: 
 
Chantal Akerman Foundation (o.D.)  Dis-moi (1980).  
https://chantalakerman.foundation/films/dis-moi/ 
[aufgerufen am 29.10.2025] 
 
Criterion Collection (o.D.) Les rendez-Vous d’Anna (1978) 
https://www.criterion.com/films/20204-les-rendez-vous-d-anna 
[aufgerufen am 29.10.2025] 

https://www.youtube.com/watch?v=AjMY-KuLDYU
https://chantalakerman.foundation/films/dis-moi/
https://www.criterion.com/films/20204-les-rendez-vous-d-anna

